
Kantońskie trupy operowe,
ich dżonki i manekiny

Sławomir Oleszek, Gdańsk, 2026

Za dynastii Qing zespoły Opery Kantońskiej Yueju
(粵劇 ) nazywano trupami z „Czerwonych Dżonek” Hung
Suen (紅船戲班), które poza tymi jednostkami pływały też
na barkach Tsi Dong (紫洞 ). Ich kadłubom i ożaglowaniu nadawano kolor czerwony, a te o
większych pokładach mogły służyć za nawodne platformy teatralne, do nauki gry w parach i
grupach, oraz prób przedpremierowych. Widoczna z daleka barwa rzucała się w oczy i budziła
zainteresowanie z lądu i wody. Symbolizowała wzajemną lojalność członków hermetycznego
środowiska, które w prowincji Guangdong było związane z Gildią Qiong Hua (瓊花會館), opie-
kuńczą i doradczą Alma Mater. Dom Gildii znajdował się w Daji Wei (大基尾) w Foshan, gdzie
prowadzono działalność organizacyjno-sceniczną, edukacyjną i przyjmowano uczniów. 

Po „przewrocie militarnym” dokonanym w 1854 roku pod wodzą artystów foshańskich
i ich przywódcy Lee Man Mao (李文茂), występy zostały urzędowo zakazane, a trupy rozwią-
zane. Stagnacja była bardzo uciążliwa i trwała przez 10 lat. Uległa zmianie dopiero po zakoń-
czeniu Powstania Tajpingów (1851-1864), kiedy to nowy Gubernator Generalny Liangguang'u
(兩廣) Rui Lin (瑞麟) zorganizował wspaniały występ z okazji urodzin swojej matki i za jej na-
mową oraz obecnych wykonawców, zgodził się przychylić do zniesienia zakazu wystawiania
dzieł kantońskich. Dzięki tej gwarancji zaczęto odtwarzać trupy złożone z ocalałych artystów,
które niedługo później zrekrutowały nowicjuszy. 

Za sprawą tej okoliczności i wsparcia znanego kaligrafa Leung Tung Sin'a (梁同善) arty-
ści wygrali proces sądowy w 1889 roku, który utorował im drogę do otwarcia Gildii Bahe w
Guangzhou  (八和會館 ). Po cichu wchłonęli spuściznę po zniszczonej i znienawidzonej przez
Mandżurów Gildii Qiong Hua, oraz reaktywowali jej ducha. 

Ta pozornie nowa organizacja Opery Kantońskiej została kontynuatorką jej dawnych
tradycji i zwyczajów, a „Czerwone Dżonki” ponownie przewoziły aktorów, śpiewaków i muzy-
ków w obu kierunkach Delty Rzeki Perłowej. Stały się ich życiowymi centrami, które łączyły w
sobie część sypialną z warsztatem pracy, garderobą i kuchnią. W celach zarobkowych poru-
szały się aż do estuarium wpadającego do Morza Południowo-Chińskiego. 

W portach i różnych miejscowościach wznowiono przedstawienia, a po sezonie trupy
udawały się zagranicę gdzie były oczekiwane przez diaspory chińskie. Docierały do Birmy, Ma-
lezji, Wietnamu i w inne rejony Azji. 

Zespoły te posiadały z reguły po dwie, często bliźniacze łodzie lub statki  (兩艘天字號),
które obowiązywał  podział  oznaczeń określających lokalizację, z której pochodziły i pozycję
według stopnia ważności. Z tego względu rozróżniano „Dżonkę Niebo” Tin Tsi Hou (天字號) od
„Dżonki Ziemia” Dei Tsi Hou (地字號). Na „Dżonce Niebo”, w skrócie Tin Suen (天船) podróżo-
wały dzieci uczące się zawodu oraz kobiety, które brały udział w przedstawieniach i odgrywa-
ły ważne postacie. Natomiast na „Dżonce Ziemia” Dei Suen (地船) mieszkali mężczyźni, którzy
uprawiali sztuki walki i byli trenerami. Tam też znajdowało się ich główne miejsce do uprawia-
nia muzyki, śpiewu, ćwiczeń aktorskich i drewniane manekiny do kungfu. „Czerwone Dżonki”
wraz ze swoimi załogami nawiązywały do mistycznej triady „Niebo, Człowiek, Ziemia”. Stąd,
niektórzy mistrzowie  Wing Chun czy Weng Chun doskonalili swoje techniki na drewnianych
manekinach, które zastępowały im „Ludzi” Yan (人), nazywając stworzone przez siebie zesta-
wy ruchowe formami „Niebo” Tin (天) i odpowiednio „Ziemia” Dei (地).


